
UNINA99108787979033211. Record Nr.

Titolo Hiobs Begegnung : Islamische und christliche Perspektiven auf
Theodizee und Theodizeesensibilität / Lukas Wiesenhütter

Pubbl/distr/stampa Paderborn, : Brill | Schöningh, 2024

ISBN 9783657794652
9783506794659

Descrizione fisica 1 online resource (413 pages)

Collana Beiträge zur Komparativen Theologie ; 39

Disciplina 297.5

Soggetti Leiden
Suffering
Politische Theologie
Political Theology
Narrative Theologie
Narrative theology
Eleonore Stump
Johann Baptist Metz
Verteidigung des freien Willens
Free Will Defense
Islamisches Recht
Islamic Law
Leid
Problem of Evil
Problem des Leidens
Franciscan Knowledge
Franziskanisches Wissen

Lingua di pubblicazione Tedesco

Formato

Edizione [1st ed.]

Livello bibliografico

Nota di bibliografia

Nota di contenuto

Includes bibliographical references and index.

Intro -- Inhalt -- Vorwort -- Kapitel 1 Einleitung -- Kapitel 2
Theodizee - ein Übel? -- 2.1 Die sprechakttheoretische Kritik Terrence
Tilleys -- 2.1.1 Tilleys Hiob-Lektüre -- 2.1.2 Konsequenzen der
sprechakttheoretischen Kritik für den Theodizeediskurs -- 2.1.3

Autore Wiesenhütter Lukas

Materiale a stampa

Monografia



Narrative in der Theologie I -- 2.1.4 Zwischenfazit -- 2.2 Kantian
Antitheodicy -- 2.3 Erste-Person- und Dritte-Person-Perspektive --
Kapitel 3 Johann Baptist Metz: Theodizee als Rückfrage an Gott -- 3.1
Situative Verortung der Theologie „nach Auschwitz" -- 3.2 Memoria
Passionis -- 3.3 Der apokalyptische Stachel: Gottes Befristungsmacht
-- 3.4 Die Kategorie der Erzählung - Narrative in der Theologie II --
3.5 Zusammenführung: Neue Politische Theologie -- 3.6 Kritische
Würdigung -- Kapitel 4 Das „logische" Theodizeeproblem -- 4.1 Die
Free Will Defense -- 4.1.1 Welche Freiheit? -- 4.1.1.1 Moralische
Verantwortung ohne Entscheidungsalternativen? -- 4.1.1.2 Modifizierte
Freiheit? -- 4.1.1.3 Die Zuordnung von Allmacht und Allwissenheit
Gottes zur Freiheit des Menschen -- 4.1.2 Freiheit - ein das Leid
aufwiegender Wert? -- 4.2 Die Natural Law Defense -- 4.3 Kritische
Reflexion -- Kapitel 5 Möglichkeiten und Grenzen der theoretischen
Theodizee: Eine Zwischenreflexion im Anschluss an Immanuel Kant --
5.1 Das Ende philosophischer Theodizee? -- 5.2 Hiob als Paradigma
authentischer Theodizee -- Kapitel 6 Narrative in der Theodizee: Der
Ansatz Eleonore Stumps -- 6.1 Grundlagen -- 6.2 Dominican und
Franciscan knowledge -- 6.3 Second-person experience und second-
person account -- 6.4 Einheit und Liebe - und ihre Voraussetzungen --
6.5 Rechtfertigung und Heiligung -- 6.6 Leiden als Weg zur
Rechtfertigung und Heiligung -- 6.7 Stumps Hiob-Lektüre -- 6.7.1 Die
Dialoge: Begegnungserfahrung von Gott und Mensch -- 6.7.2 Die
Rahmenhandlung: Das Leiden Hiobs - für die Leser erschlossen.
6.8 Kritische Evaluation -- 6.8.1 Therapeutisches Leiden als
Leidentüblung? -- 6.8.2 Eine empirische Behauptung -- 6.8.3 Die
Grenzen der Defense -- 6.8.4 Franziskanisches Wissen -- 6.9
Zwischenreflexion -- 6.10 Exkurs: Die Bedeutung des versöhnenden
Handeln Gottes in Jesus Christus für eine Behandlung des
Theodizeeproblems -- Kapitel 7 Überleitung -- 7.1 Zwischenfazit --
7.2 Begründung des Dialogs -- 7.3 Islamische Theodizee? -- Kapitel 8
Ein koranischer Zugang -- 8.1 Der Koran als second-person experience
-- 8.1.1 Die sinnliche Erfahrung -- 8.1.2 Die sinnliche Erfahrung als
Begegnungserfahrung -- 8.1.3 Theologiegeschichtliche
Differenzierungen -- 8.1.4 Der Koran als Kommunikationsgeschehen
-- 8.1.5 Mögliche Einwände -- 8.1.6 Zwischenfazit -- 8.2 Eine
koranische Perspektivierung von Leiderfahrungen -- 8.2.1 Ein Blick auf
Hiob im Koran -- 8.2.2 Gottverlassenheit und göttliche Zuwendung: Q
93 im Licht von Ps 22 -- 8.2.3 Koranische reductio in mysterium? --
8.2.4 Zwischenfazit und Erträge -- 8.2.4.1 Second-person experience
und Leiderfahrung -- 8.2.4.2 Theodizeesensibilität -- 8.2.4.3
Franziskanische Antwort und logisches Theodizeeproblem -- 8.2.4.4
Lernort: Ästhetischer Zugang -- Kapitel 9 Zugänge aus der mystischen
Tradition -- 9.1 Der Ausgangspunkt: Das Leid als göttliche Prüfung --
9.2 Die mystische Theodizee in der Rekonstruktion Nasrin Rouzatis --
9.3 Zwischenfazit -- 9.4 Der Protest der Mystiker -- 9.4.1 Navid
Kermanis „Der Schrecken Gottes" -- 9.4.2 Hiob und Attar -- 9.4.3
Möglichkeiten von Klage und Protest -- 9.4.4 Zwischenfazit und Erträge
-- 9.4.4.1 Die biblische Gestalt der Theodizeefrage -- 9.4.4.2 Das
Kreuz und die Klage -- 9.4.4.3 Klage und second-person experience
-- Kapitel 10 Zugänge zum logischen Theodizeeproblem -
Perspektiven einer free will defense -- 10.1 Die Diskussion um
Willensfreiheit und Prädestination.
10.1.1 Die Annahme menschlicher Handlungsmacht zur Wahrung der
göttlichen Gerechtigkeit -- 10.1.2 Die mutazilitsche Perspektive --
10.1.2.1 Der Gerechtigkeitsbegriff im Blick auf malum morale und
malum physicum -- 10.1.2.2 Schöpfungssinn -- 10.1.2.3 Die Frage
eschatologischer Versöhnung -- 10.1.2.4 Möglichkeiten gegenwärtiger



Sommario/riassunto

Rezeption -- 10.2 Exkurs: Die Theodizeerelevanz der kasb-Theorie --
10.3 Zwischenfazit -- Kapitel 11 Recht und Theodizee -- 11.1 Der
Zugang Murta Muahhars -- 11.1.1 Der Stellenwert und die
historischen Grundlagen der Frage nach der göttlichen Gerechtigkeit --
11.1.2 Der Bedeutungsumfang göttlicher Gerechtigkeit -- 11.1.3
Lösungsstrategien in Bezug auf das Theodizeeproblem -- 11.1.4 Die
Einheit des Universums -- 11.1.5 Die Freiheit des Menschen als Teil
dieser Einheit -- 11.1.6 Zwischenfazit -- 11.2 Die Gegenwart der
Gerechtigkeit -- 11.2.1 Einleitende Überlegungen -- 11.2.2 Scharia
und fiqh - Das Recht als Verweis auf göttliche Gerechtigkeit -- 11.2.3
Dialogperspektiven und Lernort -- 11.2.3.1 Ein theologischer Zugang
zum Recht -- 11.2.3.2 Authentische Theodizee als Rückfrage an Gott
-- 11.2.3.3 Der Zusammenhang zum evidentiellen Problem des Übels
-- Kapitel 12 Schlussbetrachtung -- 12.1 Dominikus und Franziskus --
12.2 Impulse aus dem Ereignis des Koran -- 12.3 Memoria passionis
und Klage -- 12.4 Die Konkretheit praktischer Theodizee --
Literaturverzeichnis.
Das Theodizeeproblem stellt den Gottesglauben in Frage. Wie ist dieser
angesichts des Leidens in der Welt zu rechtfertigen? Jede Antwort auf
diese Frage steht in der Gefahr, das Leid zu verharmlosen oder dem
Einwand nicht mit Argumenten begegnen zu können. Die Arbeit widmet
sich zunächst christlichen Lösungsversuchen, ehe sie diese in das
Gespräch mit islamisch-theologischen Zugängen bringt. Unter
Aufnahme der Kategorien der Philosophin Eleonore Stump wird aus
christlicher Perspektive ein wertschätzender Zugang zum Koran
entwickelt. Dieser soll verstehen helfen, wie Leiderfahrungen koranisch
thematisiert werden. Zudem wird das islamische Recht als die
symbolische Möglichkeit interpretiert, wie die im Theodizeeproblem
angefragte Gerechtigkeit Gottes im Hier und Jetzt konkret werden kann.
So nimmt die Arbeit das Gespräch über eine Frage auf, die sich
Theologien unterschiedlicher Konfessionen stellt, und zeigt, wie die
komparativ-theologische Forschung die Perspektive weiten kann.


